
Sociedade Tocqueville – Carta de Princípios e Programa de Atuação  

Esta Carta de Princípios é uma atualização do documento original de 1986, preservando 

majoritariamente seu conteúdo. 

I – O que é  

A Sociedade Tocqueville é uma associação de pensadores, escritores e acadêmicos envolvidos 

na divulgação intelectual do liberalismo no Brasil com o objetivo exclusivo de perpetuar os 

esforços por qualificar as reflexões liberais e garantir o cultivo de um relacionamento entre os 

liberais contemporâneos e os fundamentos históricos e doutrinários da tradição liberal, tanto 

nacional quanto internacional. Fundada originalmente em 1986, por inspiração de José Osvaldo 

de Meira Penna (1917-2017), foi reativada em 2022.  

II – Contexto histórico da fundação e refundação  

Contrariando o famoso ditado de Lincoln segundo o qual se pode enganar todo o mundo algum 

tempo ou enganar alguns todo o tempo, mas não se pode enganar todo o mundo o tempo todo, 

o fato é que a ideologia estatizante e absolutista de cunho nacional-socialista, que atormentou 

o século XX, continua a embair muitos daqueles que se autointitulam membros da intelligentsia. 

Essa situação de fato vem agregar componente extremamente negativo à nossa tradição 

republicana que, por si mesma, lamentavelmente registra muitos elementos de que não nos 

podemos orgulhar. Sob o Império, vínhamos sendo educados pela doutrina segundo a qual o 

conflito político resulta da diversidade de interesses. O conflito é componente inelutável da 

sociedade, consistindo no sistema representativo a forma adequada de mediar os interesses 

conflitantes. Cumpre ainda ter presente que o mencionado sistema, como toda obra humana, 

tem suas limitações, cabendo assegurar que possa incorporar sucessivos aperfeiçoamentos. A 

doutrina que substituiu esse ideário de forma preponderante e enraizada, posta em circulação 

no novo regime republicano, consistia em fazer crer que a República era o governo de todo o 

povo, devendo ser tratados como inimigos - e não simples adversários - os que a ela se 

contrapusessem. De início, todos os oponentes foram rotulados de monarquistas. Mais tarde, 

estruturou-se a grande e única divisão que se manteve inalterada ao longo do século: governo 

e oposição, não importando a substância teórica e programática que pretendessem apresentar. 

Além disso, buscou-se o regime perfeito e acabado, perfeição essa que comportasse inclusive a 

eliminação dos conflitos. Houve esforços no sentido contrário, mas a intensidade do problema 

opôs aos brados da tradição liberal o poderio de uma longeva tradição burocratizante e 

patrimonialista. Posteriormente, graças à atuação dos elementos mais radicais, a esse legado 

sombrio adicionou-se a brutal simplificação de tudo reduzir, na arena política, à dicotomia entre 

esquerda e direita, sem o devido esforço por esclarecimentos mais concretos acerca das diversas 

correntes de pensamento.  

Nesse quadro, os fundadores da Sociedade Tocqueville temeram que a transição do regime 

militar, experimentado entre as décadas de 60 e 80, para o período da Nova República, caso 

permanecesse entregue a si mesma, isto é, caudatária apenas dos aludidos aspectos negativos 

de nossa tradição republicana, encerraria o risco inconteste de levar-nos não à democracia, mas 

a uma forma agravada de autoritarismo. Décadas após a instauração do atual ciclo republicano, 

percebe-se que, a despeito de o país não ter submergido em um sistema francamente ditatorial 

como em outros episódios históricos, segue a se impor como fundamental, para o combate às 

disfunções do quadro institucional e político e às deficiências dos esforços empreendidos para 

qualificar o debate público, a missão para a qual a Sociedade Tocqueville foi estabelecida. As 



melhores ideias sempre precisarão ser cultivadas e, sob esse prisma, justificou-se plenamente a 

sua refundação.  

III – Os propósitos  

O propósito maior da Sociedade Tocqueville consiste em contribuir, pelo seu exemplo, no 

sentido de que as diversas correntes em que se divide a opinião pública nacional sejam levadas 

a explicitar corretamente os princípios em que se louvam, especialmente a corrente liberal, à 

qual aderem abertamente os seus membros. Estamos dispostos a esclarecer e explicitar a 

pluralidade da tradição liberal e individualista. Ao fazê-lo, esperamos promover um debate 

fecundo entre os próprios liberais, na esperança de contribuir para que sejam bem nítidas as 

posições vigentes em nossas fileiras. Ao mesmo tempo em que estivermos empenhados na 

explicitação das convergências e diversidades entre os próprios liberais, cuidaremos de forçar 

definições também no campo dos nossos oponentes. Sob o manto protetor do rótulo de 

esquerda, vêm sendo mascaradas discrepâncias que precisam ser claramente caracterizadas. No 

mundo democrático, os socialistas trataram de distinguir-se dos comunistas, conscientes de que 

estes se acham irremediavelmente comprometidos com as formas totalitárias de exercício do 

poder, vigentes no Leste Europeu, em Cuba e outras partes do mundo, compromisso que o 

chamado eurocomunismo não conseguiu eliminar. Nesse campo, também os sociais-

democratas se esforçam para diferenciar-se dos socialistas. Os integrantes da Sociedade 

Tocqueville não pretendem contribuir para que se perpetuem indefinições e saberão distinguir 

as várias propostas socialistas. Estas, aliás, parecem todas corresponder a uma reminiscência do 

século XVIII. Falta-lhes a força moral de que somente os liberais estão de posse, na medida do 

fato de que não se acham preocupadas com a pessoa humana concreta, mas com divagações 

em torno de classes sociais, das quais resulta sempre o fortalecimento do Estado em detrimento 

da sociedade.  

Queremos, portanto, dar início a uma nova tradição na vida política brasileira. Em que pese à 

magnitude da tarefa, há no passado de nossa história elementos favoráveis que saberemos 

reavivar. Por isso, trataremos de preservar esse legado e ao mesmo tempo nos posicionarmos 

frente à maneira como recebemos a filosofia liberal. As grandes personalidades da cultura luso-

brasileira que buscaram nos familiarizar com essa doutrina, à frente Silvestre Pinheiro Ferreira 

(1769-1846), deram preferência à formulação inglesa de tal ideário desenvolvida a partir do 

Segundo Tratado do Governo Civil (1690) de John Locke (1632-1704). Justamente essa escolha 

permitiu-lhes conceber instituições capazes de nos proporcionar as quatro décadas de 

estabilidade política do Segundo Reinado, fato ímpar em nossa história. Na República, o 

liberalismo acabou por vezes erroneamente identificado com o democratismo, conduzindo 

inevitavelmente o país a distúrbios anárquicos, razão pela qual os elementos conservadores da 

nação acabaram dando preferência às formas autoritárias de governo. Estas, contudo, 

tampouco se revelaram capazes de assegurar a sonhada estabilidade política. Desde 1889, o 

país vive em ciclos pendulares de desordem e repressão. A temática descrita exige meditação 

serena e aprofundada, e dessa meditação se espera possa resultar o reexame da doutrina liberal 

e a recuperação de nossa melhor tradição na matéria. Queremos reestimular o exame das 

razões pelas quais não vicejaram no país as instituições do governo representativo. Cerca de 

dois séculos depois das primeiras eleições destinadas a formar o Parlamento, este organismo 

continua relativamente frágil, não tendo logrado firmar-se ou dispor de maior prestígio e 

representatividade. Os partidos políticos raramente conseguiram estruturar-se de modo 

duradouro. Resulta este fenômeno apenas das distorções do pensamento liberal ou decorre de 

dimensões mais profundas de nossa maneira de ser?  



Sempre houve em nossa terra uma terrível confusão entre liberdade e democracia. Em nosso 

país, a primeira se firmou como conquista lenta, gradual, segura, através do exercício da 

representação, na experiência parlamentar do Império. A República, surgida ao ensejo do slogan 

autoritário “o regime parlamentar é um regime para lamentar” dissociou o instituto da 

representação da conquista da liberdade. Esta passou a ser procurada no bojo da retórica 

populista, contestadora e extravagante, numa nebulosa luta contra a autoridade. O pensamento 

utópico e romântico comprometeu toda tentativa de consolidação de uma ordem republicana 

que nos concedesse, ao mesmo tempo, o pleno respeito aos direitos políticos do cidadão com a 

segurança e bem-estar da coletividade. No contexto da maré romântica que se foi avolumando 

no período republicano, mesmo em suas formas ideológicas supostamente positivistas e 

socialistas “científicas”, considerou-se que o indivíduo foi criado para eleger a liberdade e, se 

necessário, “para ser forçado a ser livre”, tal como preconizavam as teses de Jean-Jacques 

Rousseau (1712-1778). Como a prática da representação foi abandonada, permaneceu 

unicamente de pé o projeto de uma educação compulsória a ser feita por uma minoria de 

“puros”. As ditaduras castilhista e getulista consagraram esse modelo. Assistimos, no alvorecer 

da Nova República, a mais um debate do furor democratizante e populista, cujos arautos foram 

todos aqueles espíritos autoritários, demagógicos e totalitários que se sentiram marginalizados 

ou oprimidos pelo ciclo da linha dura militar. Nesse contexto, é imperativo delinear os conceitos, 

identificando as suas origens e seguindo a sua trajetória.  

A Sociedade Tocqueville submete o seguinte esquema explicativo: as ideias liberais se firmaram 

essencialmente no Ocidente, na luta em prol da representatividade, no início da Idade da Razão 

do século XVII e do Século das Luzes. As modernas instituições democráticas viriam mais tarde, 

ao ensejo da “retórica utópico-democrática”, conforme Thomas Jefferson (1743-1826), que 

inspirou as Revoluções Americana (1776) e Francesa (1789). As instituições do governo 

representativo, no mundo anglo-saxão, incorporaram a ideia democrática, alargando o voto e 

consagrando os direitos das minorias; mas, nos países em que foi obscurecida e alvejada a 

tradição liberal de governo representativo, como é o caso do Brasil, as ideias democráticas 

infelizmente estimularam o populismo autoritário e demagógico. Do ponto de vista sociológico, 

os fundadores da Sociedade Tocqueville consideraram que se consolidou no Brasil um Estado 

mais forte do que a sociedade, tal como diria Karl Wittfogel (1896-1988), na trilha da cultura 

política herdada do cartorialismo português. Ao estatismo centralizador imposto pelo Marquês 

de Pombal (1699-1782) acompanhou a característica denominada por Max Weber (1864-1920) 

de patrimonialismo, que consiste na concepção e no exercício do poder político como instância 

privada, a ser administrada de forma doméstica - em outras palavras, a confusão do público e 

do privado, num personalismo essencial. O patrimonialismo brasileiro desenvolveu ampla base 

estatal, de caráter pré-burocrático (alheia, portanto, à racionalidade weberiana) e alicerçada na 

posse de sinecuras improdutivas e no “burocratismo orçamentívoro”, no dizer de Oliveira 

Vianna (1883-1951). A modernização efetivada por Pombal em meados do século XVIII deixou 

intactas as estruturas patrimonialistas do Estado português, tendo desenhado apenas um 

modelo centralizador conforme o paradigma do despotismo esclarecido da época, sustentado 

na posse da ciência aplicada e aberto à ideia rousseauniana do democratismo autoritário. Esse 

modelo passou à cultura política brasileira no bojo da tendência cientificista e do liberalismo 

radical, que presidiu à organização de nossos primeiros institutos de ensino superior (Real 

Academia Militar, Seminário de Olinda, Escola Politécnica etc.) e que empolgou a propaganda 

republicana. A partir de 1860, o cientificismo pombalino encontrou no positivismo de Augusto 

Comte (1798-1857) uma doutrina adequada para exprimir filosoficamente os seus ideais 



centralizadores e autoritários. A República seria proclamada na onda dessa retomada dos velhos 

ideais cientificistas, explicitados na retórica positivista.  

Em que pesem os aspectos modernizadores do modelo pombalino, notadamente nas reformas 

efetivadas por Getúlio Vargas (1882-1954) a partir de 1930, amplos setores da sociedade e do 

Estado permaneceram atrelados à antiga tendência patrimonial, servindo de massa de manobra 

à classe política, que, após o advento da República, se afastou da ideia e da prática do governo 

representativo. Os fundadores da Sociedade Tocqueville consideraram ainda que, no contexto 

do patrimonialismo modernizador pombalino, foi atribuída ao Estado a missão de garantir, com 

auxílio da ciência aplicada, a racionalidade econômica, além de efetivar a ordem política e a 

moralização dos cidadãos. Na época das práticas conhecidas como “mercantilismo”, que 

visavam não à prosperidade dos cidadãos, mas ao poder do Estado, esse ideal do Estado 

empresário e tutelar recebeu de Pombal o nome de “aritmética política”, que por sua vez foi 

traduzida por Frei Caneca (1779-1825) como “geometria política”. O getulismo retomou o 

modelo sob o princípio do “equacionamento técnico dos problemas”, o que a intelligentsia 

militar pós-64 de novo compreendeu como “engenharia política” ou como “planejamento 

estratégico”. Em todos esses casos, especialmente após o advento do regime tecnocrático, 

encontramos uma economia diretorial em que a realidade básica é sempre o Estado empresário. 

O social-estatismo que nos assoberba há muito tempo configura, assim, uma realidade 

econômica atrelada ao capitalismo de Estado. A burocracia improdutiva, empreguista e 

megalomaníaca, impôs à sociedade pesada carga tributária, gerando o risco de sua própria 

conversão em Nomenklatura totalitária, caso conseguisse, em ponto extremo, sufocar 

definitivamente a iniciativa privada. A realidade do Estado patrimonial burocratizado configura 

ainda, no sentido dos fundadores da Sociedade Tocqueville, o “complexo de clã” em que 

predominam as funções afetivas e os critérios concretos de simpatia ou antipatia, no 

relacionamento pessoal privilegiado, em detrimento dos princípios abstratos de obediência à 

lei, de ordem, de responsabilidade e de justiça. Ainda existimos “em berço esplêndido” sob a 

proteção do clã familiar. Quem não tem pai, padrinho ou patrono não tem vez. Só entramos 

parcialmente na Idade da Razão. A nossa modernização se processou a médias. O anacronismo 

e a defasagem de nosso desenvolvimento cultural e mental é o que abre as portas à tentação 

totalitária.  

Consideramos ainda que o que hoje chamamos de democracia constitui um complexo sistema 

social que engloba três subsistemas: um político, outro econômico e um terceiro sociocultural 

ou moral. A democracia representa basicamente um pluralismo constitucional que estabelece 

regras, limites e procedimentos para conflitos políticos, econômicos e sociais, com o objetivo de 

instaurar ou manter um pluralismo de grupos, interesses e opiniões. Isso nos leva a considerar 

que, se bem conceitualmente distinta, no real histórico, a democracia política não sobrevive sem 

a economia de mercado, com a qual forma um subsistema de apoio mútuo. A liberdade política 

precisa ser atrelada à liberdade econômica e esta é o suporte necessário para as reivindicações 

daquela. Uma economia bloqueada por burocratas ou grandes empresas estatais verá logo 

reduzirem-se à ficção suas liberdades políticas. Por sua vez, liberdades políticas tendem a 

desaparecer quando ocorre escassez de bens com a dramática necessidade de planejar, 

racionar, controlar preços e organizar estoques. O terceiro subsistema é o cultural. Nele o 

princípio axial, como enuncia Daniel Bell (1919-2011), é a realização de toda a pessoa humana, 

o homem não sendo considerado um meio, mas um fim em si mesmo. Enquanto a estrutura 

axial da política é constituída pela representação e a participação, com o respeito ao princípio 

de igualdade perante a lei; o eixo do domínio econômico é a racionalidade funcional estruturada 

em burocracia e hierarquia, sendo o princípio fundamental da economia a eficiência; 



constatamos que, no plano cultural, outros fatores de ordem ética e tradicional são 

considerados numa estrutura de funções e especializações, onde a igualdade, primordial no 

sistema político, tem pouco a ver. Chegamos então a uma concepção nítida do que seja a 

democracia: é a interação dos três subsistemas que revela princípios e estruturas próprios, e 

cuja estabilidade advém de seu funcionamento integrado e desenvolvimento harmônico. Nesse 

sentido, John Hallowell (1913-1991) fala no “fundamento moral da democracia”. Tais eram, em 

síntese, quando de sua fundação, os propósitos da Sociedade Tocqueville, com a reavaliação 

que empreendeu de nossa tradição republicana. 

A partir da mesma década de 80 em que a sociedade foi fundada, um movimento liberal 

progressivamente vicejante, buscando restabelecer laços com a literatura que perfaz a tradição 

do liberalismo, se desenvolveu no país. No entanto, para garantir que se perpetue essa 

preocupação com a formação teórica, com a identificação consistente dos liberais brasileiros 

com sua tradição internacional e nacional e com o exame das raízes dos problemas específicos 

de nossa cultura e história política com que essa tradição precisa dialogar, julgou-se necessário 

reativar a Sociedade Tocqueville. Sua meta é ser uma fraternidade de pensadores, intelectuais, 

acadêmicos, jornalistas, escritores e quejandos que reconheçam não ser possível descuidar-se 

do embasamento doutrinário do liberalismo brasileiro; que o liberalismo, como corrente de 

pensamento, é um fenômeno histórico, que precisa ser apreciado à luz de seus referenciais 

desenvolvidos ao longo dos últimos séculos; e que a tradição liberal do próprio país também 

precisa ser divulgada e reconhecida para que seja adequadamente mobilizada em oposição aos 

males igualmente longevos que o entravam. Seu dever é zelar perenemente para que esses 

conceitos e preocupações sejam sempre objeto de estudos e reflexões e que o liberalismo em 

nossa pátria não se perca, nem na pura e simples luta partidária, desconectada dos fundamentos 

programáticos e filosóficos que deveriam animá-la, nem no reducionismo de sua tradição a 

apresentações customizadas ou excessivamente simplificadas de algumas de suas diversas 

vertentes.  

A Sociedade Tocqueville visa a manter viva em nossa terra a reflexão acerca da Filosofia Política, 

abraçando a tradição que, entre os séculos XVII e XIX, floresceu com as obras de autores como 

John Locke, Adam Smith (1723-1790), Montesquieu (1689-1755), Edmund Burke (1729-1797), 

os pais da Pátria americanos, Lord Acton (1834-1902) e Alexis de Tocqueville (1805-1859), e que 

se desenvolve através de notáveis intelectuais nos períodos posteriores. Ao mesmo tempo, a 

Sociedade pretende cultivar a memória e a revisitação das obras dos seus próprios fundadores, 

entre outros grandes nomes que, desde o período anterior à Independência, perfazem a 

trajetória do liberalismo brasileiro. Nossa intelectualidade e nossa juventude somente terão a 

ganhar com a recomposição dos laços com esta que é, sem dúvida, uma das mais importantes 

tradições culturais do Ocidente. 

IV – Programa de atuação 

A Sociedade Tocqueville pretende estar em constante colaboração com outras organizações que 

se dispuserem a acolher os produtos de seu trabalho e estiverem de acordo com os 

fundamentos do liberalismo. Seu enfoque será exclusivamente na abordagem intelectual e na 

elaboração de reflexões e conteúdos acerca dos fundamentos doutrinários e históricos do 

liberalismo. Não terá qualquer envolvimento com partidos ou com as ações de qualquer um dos 

poderes da República. Sua missão é proteger uma tradição, não se envolver de maneira direta 

em batalhas políticas imediatas. 



A Sociedade organizará, com periodicidade anual, um colóquio presencial entre seus membros, 

em que estes farão apresentações concernentes aos temas que dizem respeito aos propósitos 

da associação, divulgadas ao público. O encontro também servirá para troca de impressões 

sobre as ações que a sociedade tomou ao longo do período ou pode vir a tomar para aprimorar 

o papel que suas apreciações podem exercer sobre o cenário corrente do movimento liberal, 

notadamente sobre as questões que interessaria aos seus membros estudar e expor nos 

colóquios e trabalhos seguintes.  

A Sociedade deverá preparar ao menos uma coletânea de ensaios e artigos de seus membros 

por ano, com o enfoque geral que julgar necessário ao liberalismo brasileiro, baseado nas 

discussões do colóquio, para fins de publicação em formato de livro, a ser divulgado para a rede 

de instituições do movimento liberal. Pretende-se que isso ajude a garantir que as reflexões das 

mentes pensantes mais devotadamente dedicadas a analisar as questões relacionadas à 

bibliografia e à tradição histórico-filosófica do liberalismo estejam sendo regularmente 

disponibilizadas àqueles que deverão ser os maiores interessados.  

Igualmente, a Sociedade divulgará, através de seu site, em espaço específico para isso, os 

trabalhos, sejam em forma de livros, colunas, cursos ou palestras, que seus membros realizarem 

individualmente em consonância com seus propósitos de reflexão teórica acerca do liberalismo. 

Ela deverá funcionar ainda como um espaço constante para que os membros interajam e 

definam publicações em conjunto ou apresentem sugestões de temas, trabalhos e publicações 

para os outros, entre outros tipos de iniciativas. 

Fundadores (1986) 

Antônio Paim, Aroldo Rodrigues, Boanerges Ribeiro, Francisco Martins de Souza, José Osvaldo 

de Meira Penna, Luís Carlos Lisboa, Nicolau Bôer, Nelson Lehmann da Silva, Paulo Mercadante, 

Paulo Pimenta de Mello, Renato Barros Pimentel, Ricardo Vélez Rodríguez, Selvino Antonio 

Malfatti, Ubiratan Macedo, Victor Márcio Konder e Walter Costa Porto. 

 

Refundadores (2022) 

Ricardo Vélez Rodríguez, Lucas Berlanza, Marize Schons, Paulo Emílio de Macedo, Alex 

Catharino, Luciano Camerino, Vladimir Maciel, Rodrigo Jungmann, Catarina Rochamonte, 

Fabrício Oliveira, Fernando Bentes, Arsênio Corrêa, Ricardo Alexandre da Silva, Alberto Oliva, 

Mário Guerreiro, Alexandro Ferreira de Souza 

 

 

 

 

 

 


